ec, 20410d 10ed

264 08

ט׳, ח׳. ויאמר להם משה עמדו ראשמעה וגו׳<sup>5</sup>.

פירש"י וז"ל: אמר להם עמדו ואשמעה כתלמיד המובטח לשמוע מפי רבו אשרי ילוד אשה שכך מובטח שכל זמן שהיה רוצה היה מדבר עם השכינה עכ"ל. נראה שכאן ביארה לנו התורה את ההבדל היסודי שבין משה וכין שאר הנביאים, וכמבואר ברמב"ם [פ"ז מיסודי התורה הל"ו] שרק משה רבינו זכה למדרגה זו בו יכול הוא לדבר עם השי"ת בכל עת שרוצה, אבל שאר הנביאים צריכים להמתין לשכינה

שתשרה עליהם ואין זה תלוי בבקשתם וררצוות:

והנה בתמודה [דף ט"ז ע"א] איתא פזה"ל: בשעה שנפטר משה רבינו לגן עדן א"ל ליהושע שאל ממני כל ספיקות שיש לך א"ל רבי כלום הנחתיך שעה אחת והלכתי למקום אחר לא כך כתבת בי ומשרתו יהושע בון נון נער לא ימיש מתוך האהל מיד תשש כחו של יהושע ונשתכחו ממנו ג' הלכות ונולדו לו ז' מאות ספיקות ועמדו כל ישראל ונולדו לו ז' מאות ספיקות ועמדו כל ישראל וכו'. ויש להבין, הא לכאורה יהושע צדק וכו'. ויש להבין, הא לכאורה יהושע צדק תלמידך אני, ומימיך אני שותה, אמור נא לי מה שאני חסר, מה באמת היה משה אומר להושע — הא כבר מסר לו את כל התורה כולה:

אמנם נראה שאף שיהושע למד את כל

התורה מפי משה, מכל מקום כלל אחד

בהלכה לא למד ממנו, והיינו הכלל שמסרו

לנו חז"ל [שבת דף קי"ב ע"ב]: אם

הראשונים בני מלאכים אנו כני אנשים ואם

ראשונים בני אנשים אנו כחמורים וכו",

והיינו שכאן היה משה מלמדו הכלל הגדול

של חתימת התקופות, ועכשיו כשהגיע זמנו

של משה ליפטר לגן עדן נגמרה תקופת

"משה קיבל תורה מסיני" ומתחילה תקופת

"ונתנה ליהושע", והרי זה כבר תקופת

חדשה וכבר חל הכלל של אם הראשונים בני

מלאכים וכו". וכדי להמחיש ולהדגיש לו

הלימוד הזה, נשתכחו ממנו שלש מאות הלכות ונולדו לו שבע מאות ספקות, וכשביקש להחזירם אמר לו הקב"ה: לומר לך אי אפשר, כלומר עכשיו שנחתמה תקופת משה שוב תורה לאו בשמים היא ושוב אין אני יכול למסור לך ההלכות כל זמן שאתה מבקש, והיינו שמשה היה יכול לומר עמדו ואשמעה מה יצוה ה' לכם, אבל יהושע כבר אינו יכול לעשות כן, והרי שוב יהוא במדרגתו של משה.

והנה הכלל הזה של אם הראשונים בני מלאכים וכו׳ אין הוא מליצה בעלמא, אלא כל יסודות פסיקת ההלכה נבנים עליו, והיינו שבכל פעם שהגמרא מקשה על איזה אמורא מכח איזה ברייתא - זהו רק משום הכלל [ הזה של אם הראשונים וכו', והיינו שכשנחתמה איזו התקופה שוב אי אפשר לבעלי התקופה הכאה לאחר מכאן לחלוק עליהם -- כי הרי הם כמרדגה פחותה מהם. וחילוק התקופות נעשה על ידי גדול התקופה uשחי בסוף התקופה ואסף וקיבץ את כל ההלכות שנתחדשו ונאמרו בתקופה ההיא, וזה מה שמוסר לנו התנא בריש אבות, שישנה תקופת משה, ויהושע, וזקנים, ונביאים ואנשי כנסת הגודלה, ואח״כ ישנה ${\cal U}$ תקופת תנאים ואמוראים וגאונים וראשונים ואחרונים עד חתימת השולחן ערוך, כי קיבוץ ההלכות מורה על סוף התקופה, ולכן גמר תקופת משה הוא עם חתימת החומש, אל ותקופת יהושע נגמרת עם ספר יהושע<sup>6</sup>.

 $\widehat{(1)}$ 

שב. פרש"י ראויה היתה פרשה זו ליאמר ע"י משה וכו' אלא שזכו אלו שתאמר על ידיהן. תמוה בשלמא בבנות צלפחד [להלן כז ה השמיענו גדולתו אבל הכא שלא פירש הקרא שמותיהן לא ידוע לגו מזה כלום מי הם הגדולים, וא"כ לאיזה צורך כתבה תורה זה. וצרי<u>ו לומר שהוא</u> ללמוד מזה גודל המבקש לעשות מצוה בא<u>הבה</u> ראוי שתנתן המצוה על ידו, דהא כיון שלא נצטוו לא היה להם משום מה לחשוש ומה איכפת להו מה שלא מקיימין כיון שלא נצטוו, אלא הוא משום שרצו לקיים [ המצוה מצד אהבה וחביבות מצות ה'. ולכן לא נוכרו שמוחיהן שאז היה מקום לומר שמפני גדלותן זכו שתאמר על ידו וכדאמריגן בבנות צלפחד שנתפרשו שמותיהן, אבל כיון שלא מתפרשו ולא ידוע לנו גדלותן חוינן שרק מצד) רצונם לקיים המצוה זכו. ומזה יש לנו ללמוד איך שצריך לקיים מצות ה' באהבה ושמחה, כי אף שאין שייך שתינתן על ידו, שכבר ניתנה כל התורה ע"י משה, מ"מ השכר הגדול שראויה שתנתן על ידו הרי ראוי ליתן להם, ומשום כן יוכו שתינתן להם הבנת כל התורה.

From:

(1) O3 3

ر<u>ت</u>ي معم

על 16—23. But the cloud was the Shepherd's crook by means of which God, the אוראה ישראל, announced His Will to the People He was leading, where and when they were to encamp, where and when to break camp. And, as is here described, the will and the intention of this direction was absolutely unpredictable. Sometimes a long rest, sometimes just a few days. Sometimes only a night or a day and a night, or two days, a day, a year, and, as אור ישראל, as there was nothing to indicate the duration of the stay, the people must often have received the sign to stop, have made all the arrangements to encamp and then perhaps just after a few hours to pack up again, break camp and follow the cloud onwards again. Such was the school of the wandering through the wilderness, which was to teach us for all time to follow God devoutly and trustfully, to have

complete confidence in Him, however little His Guidance may seem comprehensible to us. Though He tells us, now to leave the place where we have only just made ourselves comfortable, then to stay patiently in ( the most cheerless conditions, still always to do what He directs, always

to feel cheerful under the crook of God's guidance, and always to be ready to defer the plan of our life to God, and to follow His Guidance even on most incomprehensible paths with enduring patience and with never failing courage.

But if we look more closely at the report given in V.17-22 of the testing exercises with which God wished to educate His People for all time, it is not so much the strain of lengthy wanderings as the patient endurance of the lengthy stops which seem to be stressed as the real task of the tests. Nothing is mentioned of the wanderings and their duration, Nout very definitely and repeatedly we are told of standing fast in long rests. Already in V.17, it says אחרי כן יסער וגו', that they only broke camp after, and not before, the cloud rose up, and in V.18, after it had already said: על פי ה' יסעו ועל פי ה' יחעו it repeats again 'כל ימי אשר ישכן הענן וגו' וודי. Finally in V.19, the fact that יסנו that they did not break camp א even when the cloud rested on the Sanctuary for a long time, is recorded as 'ה שמירת משמרת as a special observance of God's command, as a special proof of obedience. Clearly then their exercising enduring patience is specially stressed. This is the more understandable when one thinks of the inhospitality of the desert, and remembers that the people knew quite well that the wilderness was not the end of their wanderings, but that their goal lay beyond, and that every tarrying anywhere in the wilderness only held them back from the Promised Land. These were exercises in that virtue of quiet and cheerful devoted and confident enduring patience which the People of God's guidance" require more than any other in their (Galut-wanderings through the "wilderness of the nations", as the Prophet calls it, during so many centuries of the future, and which the word of the Prophet so significantly renders as, אם יתמהמה חכה לנ (Habak.

עם ספר שופטים, שהם השופטים<sup>7</sup>, נגמרת עם ספר שופטים, ולכן כתב שמואל ספר זה לכד ולא חיברו עם ספר שמואל, שזהו הוא כבר תקופת הנביאים, וכן הלאה. ובנקודה זו טעה יהושע, כי הוא סבר שמכיון שהוא לא א״כ שוב אין חילוק כינו לכין משה, ולכן חשב שאין לו שוב מה לשמוע ממשה, ולכן נשתכחו ממנו ההלכות, וכשבא להחזירם אמר לו הקב״ה: לומר לך אי אפשר, כלומר, אמר לו הקב״ה: לומר לך אי אפשר, כלומר, ואשמעה״, שוב אין לך ברירה אחרת אלא לצאת ולטורדן כמלחמה<sup>8</sup>, ודו״ק היטב בכל

ואין להקשות דמדוע נחשב זה כתביעה אין לי יהושע – דהרי מאין לו לידע דבר זה, וא״כ מה העוולה שבתשובתו למשה, דביאור הדבר הוא כמו שמצינו במסכת חגיגה [דף ג' ע״א]: מעשה בר' יוחנן ב״ב ורבי אלעזר בן חסמא שהלכו להקביל פני ורבי אלעזר בן חסמא שהלכו להקביל פני בכית המדרש היום אמרו לו תלמידיך אנו ומימיך אנו שותין א״ל אעפ״כ אי אפשר לכית המדרש בלא חידוש וכו', הרי שרואים אוחוו שיש איוה דין של כבוד הרב לומר לו אוחוו שיש איוה דין של כבוד הרב לומר לו מסרים, וכמו״כ הכא היה ליהושע לענות חסרים, וכמו״כ הכא היה ליהושע לענות למשה: תלמידך אני ואתה בודאי יודע מה אנו למשה: תלמידך אני ואתה בודאי יודע מה ליהושע לענות

אני חסר, ואז היה משה מלמד אותו את הכלל הזה, אלא מכיון שלא עשה יהושע כן אז הוצרך הקב״ה ללמד אותו את הכלל הזה על ידי שנשכחו ממנו ג׳ מאות הלכות כו׳ עד שרצו בני ישראל להורגו, ודו״ק<sup>9</sup>.

كا يه رادار تعلمان

(י,י) וביום שמחתכם ובמועדיכם ובראשי חדשיכם ותקעתם בחצצרת על עלתיכם ועל זבחי שלמיכם והיו לכם לזכרון לפני אלקיכם אני ה' אלקיכם.

ובספרי (פסקא עז) ייותקעתם בחצוצרות" הרי שופרות, ייוהיו לכם לזכרון" זה זכרונות, ייאני הי אלקיכם" זה מלכיות, אייכ מה ראו הכמים לומר מלכיות תחילה ואחייכ זכרונות ושופרות, אלא המליכהו עליך תחילה ואחייכ

בקש מלפניו רחמים כדי שתיזכר לו, ובמה בשופר, ע"כ. ועיי בר"ה (טז.) אמרו לפני בראש השנה מלכיות זכרונות ושופרות, מלכיות כדי שתמלכוני עליכם זכרונות כדי שיעלה זכרוניכם לפני לטובה ובמה בשופר.

ל לבאר דברי הכמים נקדים הבנת אמרם

 $(\nu)$ 

בהעלותד

p (6)

## שיד מעין בית השואבה

"שתמלכוני עליכם" המיוחד לראש השנה, הרי מאה פעמים בכל יום אנו ממליכים אותו ית"ש כשמברכים "ברוך אתה וכוי מלך העולם" [ובלי הזכרת מלכות לא יצאנו ידי חובת הברכה]. אלא שבאמירת "מלך העולם" (שמליכים את הקב"ה על כל העולם כולו, ויתכן שאדם ימליך את הקב"ה על כל העולם וישכח להמליכו על עצמו, וזהו "המליכהו עליך", "שתמלכוני עליכם", שכל אחד יקבל על עצמו עול מלכות שמים.

ובפרשת (0,1) ואתחנו דברי פרשנו הבראשית רבה (פרשה לט,א) משל לאחד שהיה עובר ממקום למקום וראה בירה אחת דולקת, אמר תאמר שהבירה זו בלא מנהיג, <u>הציץ עליו בעל הבירה אמר</u> לו אני בעל הבירה, כך לפי שהיה אבינו אברהם אומר תאמר שהעולם הזה בלא מנהיג, הציץ עליו הקב"ה ואמר לו אני הוא בעל העולם, ע"כ. פיי שהרואה השריפה של הבירה יתמה איה בעל הבירה שיכבה את הדליקה, ע<u>ד ש</u>יאמר לו בעל הבירה אני הוא אדון הבירה ורצוני 🗸 שתהיה הבירה דולקת, וכן כשראה אברהם <u>השתלטו</u>ת כח הטומאה תמה ואמר תאמר שהעולם בלא מנהיג עד שהציץ עליו הקב״ה ואמר אני הוא בעל העולם וזהו רצוני, עיי״ש. ובאמת בכל זמן ובכל מצב, בראות האדס  ${\mathcal U}$ ימבירה הדולקת" הן בטבע הבריאה -בדעידות האדמה וברוחות סערה ובשטיפת המים הזדונים וחליים רעים רחייל - והן בפרנת רשעים כמו עשב ויציצו כל פועלי און ל ויושבים בשלוה, ולעומת זה מדת הדין פוגע בצדיקים רח״ל, ורואה באבדן ילדים קטנים אף שלא חטאו, וכוי וכוי, הרי יקשה בעיניו תאמר שבירה זו בלא מנהיג. ובפרט שלב האדם בטבעו נוטה אחר המינות כמאמרם זייל על פסוק (שלח טו,לט) ייולא  $4\sqrt{t}$ תתורו אחרי לבבכם" זו מינות, וא"כ בוודאי

עלול הוא לראות את כל העולם כבלי מנהיג חייו. על זה בא החיוב על האדם להאמין באמונה שלימה שכך הוא רצונו יתי נאין להרהר אחר מדותיו כלל וכלל, ויחליט בכל לבו שהי הוא מלך העולם ו"כי גבהו שמים מארץ כן גבהו דרכי מדרכיכם ומחשבותי ממחשבותיכם" (ישעיה נה,ט).

וכן בעולמו הקטן של האדם בעצמו הנה נצב לפניו בירה דולקת, שבבי טבע עינו לתור אחר זנות כמאמרם (שם) ייואחרי עיניכם" זה ן הרהורי עבירה, ואמרו רז״ל (חגיגה יא:) גזל ועריות נפשו של אדם מחמדתן ומתאוה להם, ויצרו מתחדש עליו בכל יום ומתגבר עליו ומבקש להמיתו ואלמלא הקב״ה עוזרו אין יכול לו (עיי קדושין ל:), והאדם רואה את עצמו כאילו הוא משועבד ליצרו הרע ( ולתאוותיו הבהמיות בכל עת ובכל שעה, ונראה בעיני עצמו כאילו הוא בעצמו "בירה דולקת". אז החיוב עליו לקבל על עצמו עול מ<u>לכות שמים להכיר</u> שהקבייה הוא המלך ע שנתן בו כח הבחירה, ורצונו יתי שיהיה האדם עסוק במלחמת היצר ויבחור בטוב וימאוס ברע. ועל ידי קבלת עול מלכות שמים אמיתית גם בעולמו הקטן, יציץ עליו "בעל חבירה" ויהיה הקב"ה בעזרו. וזהו ענין אישתמלכוני עליכם״ שימליך כל אדם את נ הקב"ה על עולמו הקטן של עצמו, ובבוא ראש השנה יום הדין לכל באי עולם אין לו תקוה לזכות בדין כי אם כשמקבל עול מלכותו יתי על עצמו עד כדי מסירת הנפש.

ל ואח<u>ר קיום "המליכהו עליך בתחלה" אז "יעלה זכרוויכם לטוב</u>ה", על פי מה שבארנו בפרשת בשלח (יז,יד) שהגם שכל מעשה מצוה ואפילו הרהור קל כהרף עין בעניני רוחניות אינו נמחק מפאת היותו דבוק בהקב"ה שהוא אינו נמחק מעידו חז"ל ששייך בחינת "שכחה" כביכול כלפי מעלה על ידי עבירה המכבה

מצוח (עיי סוטה כא.), ועל זה מתפללים יו<u>זברונות" שלא תכבינה העבירות את המצוות,</u> עיניש. ועל כוונה זו אומרים יייעלה ויבוא וכוי זכרוננו ופקדוננו" פיי שיעלו מעשה המצוות שלנו ולא יגרמו העבירות בחינת ממה תוצאה הוא תוצאה ממה auשמקבל האדם על עצמו עול מלכות שמים של "אני הוא בעל הבירה", ואף שחטא נגד הבורא יתי מיים מכיר שאין העולם בלי מנהיג והוא מקבל מלכותו יתי על עצמו, ובזכות זו תבוטל ויעלו זכרוננו לטובה. 👡 🖟

ייובמה בשופר", אשר על ידי השופר מתעורר האדם ל<del>קבלה אמיתית והכרת "א</del>ני הוא בעל הבירה" על כל ימות השנה (עיי מה שביארנו בפרשת אמור כג,כד). והביאור בזה יש לומר, שהנה על מה שאמרו רזייל (רייה טז.)

שחשופר הוא זכר לאילו של יצחק, צריך להבין הלא הקרן של איל הוא אבר שאין הנשמה תלויה בו כלל, ועל מה ירמז קרנו של האיל לעורר את לבבינו לתשובה.

ונראה שהרי כתיב (וירא כב,יג) ייוירא והנה איל אחר נאחז בסבך בקרניו", ולפי פשוטו של (, מקרא ניסה האיל לברוח [כלימודו עד אז, שהרי הוא האיל הנברא בערב שבת של ששת ימי בראשית כדאיי באבות פייה, ואייכ כבר עבר עליו יותר מאלפים שנה שהצליח לברוח מכל צייד ותופס], אבל קרניו נאחזו בסבך \ ונמנע ממנו להמלט, וענין זה מלמדנו להועיל כלל גדול שאי אפשר לברוח מהקב"ה ולהסיח דעתו ממנו יתי כי זוכר כל הנשכחות הוא. וזאת תורת התקיעה ב"קרנו" של האיל בראש השנה, שאמר הקבייה ייתמלכוני עליכם 🕻 כדי שיעלה זכרוניכם לפני לטובה ובמה בשופר" כנ"ל.

> והאספסוף אשר בקרבו התאוו תאוה וישובו ויבכו גם בני ישראל ויאמרו מי יאכילנו בשר וגו', וישמע משה את העם בוכה למשפחותיו איש לפתח אהלו וגו' (יא, ד-י).

> ספרי, והובא ברש"י, וכי מפצי שלא היה להם בשר מתרעמים, והלא כבר נאמר וגם ערב רב עלה אתם וצאן ובקר מקנה כבד מאד, יכול אכלום במדבר, והלא בכניסתן לארץ הוא אומר ומקנה רב היה לבני ראובן ולבני גד, אלא שמבקשים עלילה האיך לפרוש מן המקום.

הנה אם אמנם שחטא העם שהיו מתרעמים והתאוו תאוה לאמר מי יאכילנו בשר, בזמן שבאמת היה להם מקנה צאן ובקר לרוב, והיו יכולים לאכול בשר כאות נפשם -- היתה רק עלילה האיך לפרוש מן המקום. כמו שאמרו חז״ל בכאן, אבל עכ״פ צריך ביאור לדעת על אינה יסוד היו הם מסתמכים להתאונן ולבכות מי יאכילנו בשר, תנה לנו בשר ונאכלה, והאיך היתה תלונת הבשר להם יסוד לעשות מזה עלילה לפרוש מן המקום, בזמן שהיה נראה לעין כל ן שהבשר קרוב לפיהם והם בוכים וצועקים \להם מן המקרא הזה שיזבהו כשר לתאותן מי יאכילנו בשר, הלא נראה הדבר לשחוק <u>והיתול, ובודאי שהיה צריך להיות להם איזה</u> נימוק וטעם במה להטעים את תלונותם ומרירותם, כדי להוציא מזה את העלילה שהיה להם האיך לפרוש מן המקום. וצריך בזה ביאור,  $\int (e^{\gamma}) dr$  ביאר שחוטי הוק. ביאר (fואפשר לבאר בזה, ע"פ מה שאמרו בגמרא

(תולין ט"ו ב׳) תניא. כי ירחיב ה׳ אלקיך את גבולך כאשר דבר לך ואמרת אוכלה בשר וגו׳ רים י"ב), ר' ישמעאל אומר לא בא הכתוב (דברים י"ב), אלא להתיר להם בשר תאוה שבתחלה נאסר להם בשר תאוה (כשהיו במדבר משהוקם המשכן נאסר להם בשר תאוה, שאין יכולין לאכול אלא בשר שלמים ואם היו שוחטין בלא קרבן היו עצושים כרת, כדכתיב, ויקרא ט״ז, ואל פתח אהל מזעד לא הביאו וגו׳ – רש״ין, משנכנסו לארץ הותר להם בשר תאוה (נתרחקו מן המזבח הותר ייאכלו -- רש"י], יר׳ עקיבא פליג שם על ר׳ ישמעאל יערייש, וכן הוא בברייתא בספרי (פ' ראה) דעת ר׳ ישמעאל ושיטתו. ודעת רבי עקיבא ושיטתו. והרמב"ן בפירושו על התורה שם הפרשה על פי שיטת ר' ישמעאל, וזה לשונו

שם: והנכון בפרשה מה שהזכירו רבותינו שאסר בשר תאוה לישראל במדבר, ולא יאכלו רק ישלמים שיעשו על מזבח ה׳ כו׳, והקרוב בלשון הכתוב כי מתחלה חייב כרת כל שוחט בחוץ אפילו התולין והוא האיסור בבשר התאוה כו׳. והרחיב הרמב"ן לכאר כל הפרשה כולה שם בפ׳ אחרי וכן מה שנאמר בפרשת ראה (י״ב) כי ירחיב ה׳ את גבולך זגו׳, הכל ע״פ שיטת ר׳ ישמעאל, וסיים שם : אבל דרך ישוב המקראות על אופניהם ודרך חכמים בהגדות וברוב המקומות כמו שפירשנו. ע״כ. וכן בפרשת ראה (דברים ייב) ברמב"ן שם ביאר ג"כ ע"פ שיטת ר' ישמעאל, ובמדרש רבה שם (דברים ד') אמרו, ה' מתיר אסורים, אלו ישראל, כיצד רבגן אמרי שמונה דברים אסר להן הקב"ה והתיר להן שמונה בהן, אסר להן בשר תאוה (כשהיו במדבר) [ וכאן התיר להן, מנין רק בכל אות נפשך תובח ואכלת בשר, ע"כ, וזה ג"כ לשיטת ר' ישמעאל. וברמב"ן שם בפ' אחרי הביא עוד מדברי המדרש שם לעיל מזה כעין זה,

ע נמצא לפי זה שהיו אסורים באכילת בשר

חולש אלא דוקא ע"י שהיו מקריבין קרכן

שלמים. ואז היו יכולים לאכול בשר מבשר

השלמים, ממילא היו מוגבלים מאד באכילה

הבשר, ראשית, בעת מסעם כשחיה המשכן

מפורק, והמזבה וכל כליו היו מכוסים ונישאו

בכתף, אז לא היתה אפשרות להקריב שום קרבן,
אם כן היו מנועים ע"י זה מאכילת הבשר, גם,

כיון שהקרבן אינו נאכל בטומאת הגוף אם כן

בזמן החיבור עם נשותיהם, לא היו יכולים לאכול

מן הקדשים עד יום המחרת כשטבלו והעריב

שמשם, וכשהיו רוצים לשתוט היום הקרבן,

והשלמים צריכים שיסמכו עליו הבעלים בעזרה,

ממילא היתה האשה עצורה להם מליל האתמול.

וגם לפרוש מן האשה בלילה שלאחריו כדי שיוכל לאכול מבשר הקדשים בלילה וביום המחרת, כדי שלא להביאו לידי נותר, כי השלמים נאכלים לשני ימים ולילה אחד, ואם יהיו טמאים מדרך ארץ או בעל כרחו יביאו את הקדשים לידי פסול.

ע וביותר היה נמנע אכילת בשר הקדשים אצל הנשים ששמשו, שהן מטמאות בפליטת הזרע שלשה ימים. כמו שאמרו בגמרא (נדה מ"א ב'), משמשת אסורה לאכול בתרומה כל שלשת ימים, שאי אפשר לה שלא תפלוט. [ואם אמנם שיש לה תקנה שלא תפלוט ע"י שתכבד את ביתה בהמין, כדאיתא בפ"ח דמקואות מ"ד, אולם כבר לתב הגאון רבי עקיבא איגר בתשובה סי' ע"א דלדעת רוב ראשונים אסורה לעשות כן משום השחתת זרע, ואף לדעת המתירין (המגן אברהם השחתת זרע, ואף לדעת המתירין (המגן אברהם ה' דהב"ש יוהכ"פ סי' תר"ו סק"ח זיעויין בשו"ע יו"ד

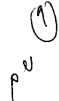
סי׳ קצ"ו סעיף י"ג) משום שהאשה אינה מצווה על השחתת זרע. אולם הרי במעשה זה תהיה מניעה שלא תתעבר ותתבטל מפריה ורביה, ועיין בדרישה יורה דעה סוף סי׳ קצ״ו שהביא בשם מורו. דאשה לא תיכנס תוך ג' ימים לטבילתה במרחץ משום שתפלוט הזרע ולא תתעבר עיי"ש], ואם כן מצד האשה היה צריך ל<u>היו</u>ת הפרישה וההרחקה ביותר זמן. כי שני אלו הדברים, היינו אכילת בשר קדשים אשר רק זה היה מותר להם במדבר, ולגשת אל אשה, אלו השנים לא היה אפשרי להם ביחד, אלא או לאכול בשר, ואז יהיו פרושים מהאשה, או שהיו נוסקים לנשותיהם והיו מנועים עי"ו מאכילת הבשר. ועל דא ודא מצאו יסוד לתלונתם כדי למצוא עלילה האיך לפרוש מן המקום, כמו שאמרו חז״ל.

To:9997154

והנה כאן במסע הראשון שנסעו מהר ה' דרך

שלשת ימים, זיהי העם כמתאונגים. התחילו להתרעם ואמרו כמה לבטנו בדרך הזה שלשה ימים שלא נחנו מעינוי הדרך, ובקשו תואנה  $\sqrt{}$ האיך לפרוש מאחרי המקום, כמו שכתב רש"י בתחלת הפרשה, וכיון שבכל שלשת הימים שהיו בדרך והמשכן וכליו היו מפורקים, לא היה אפשר להם להקריב שלמים וממילא לא טעמו או בשר, ולכן התחילו או להתרעם על צמצום ומניעת הבשר בכלל גם על כל חומן. וכיון שמניעת אכילת הבשר הוא מקושר עם ענין הפרישה מנשותיהם כמו שנתבאר, לכן אמר והאספסוף אשר בקרבו "ה<u>תאוו</u> תאוה", היינו אות הבשר ותאות המשגל, ל תאות המשגל, וישובו ויבכו גם בני ישראל ויאמרו מי יאכילנו בשר. היינו שנהיה חפשים באכילת הבשר תמיד כרצוננו. ולא נהיה זקוקים דוקא להקרבת קרבן כדי לאכול בשר, והוסיפו להטעים את תרעומתם צ ואמרו, זכרנו את הדגה אשר נאכל במצרים חנם. ולחד מ"ד במס' יומא (ע"ה א' יעויו"ש) כיינו בוה למשגל. [דגה לשון תשמיש, כמו וידגו לרוב רש"י ביומא שם], שהדגים המה פרוצים --ביותר בענין זה. ואמרו אשר נאכל במצרים חנם. היינו חנם בלא מצוות. כמו״ש חז״ל והובא כאן 🗸 ברש"י, כלומר שהיה אפשרי להם שני הדברים ביחד ולא יעכב האחד את השני, מה שאין כז כעת במדבר, אי אפשר להם שני הדברים ביחד. ווהו שאמר אח"כ וישמע משה את העם בוכה למשפחותיו איש לפתח אהלו. היינו שנתנו טעם 🗸 ונימוק על בכייתם מי יאכילנו בשר. מפני שאכילת הבשר מפריע וסותר חיי המשפחה וגורם לפרישות דרך ארץ, ולמניעת פריה ורביה להעמיד תולדות ולהרבות המשפחות. [וכעין לל שדרשו הו"ל ביומא שם וברש"י כאן, למשפחותיו

על עסקי משפחות של עריות. כן יהי׳ הכוונה





להם אלא דוקא בבשר הקדשים, אשר משלחן
גבוה זכו, ומקיימים בזה המצוה ואכלו אותם
אשר כופר בהם, שאכילת בשר הקדשים היא
מצוה וכפרה, והחומרי נזדכך לרוחני, ומה
שהפריע להם דבר זה בחיי המשפחה, אדרבא,
היא הנותנת להם קדושה ופרישות להתקדש
במותר להם, ולהיות פרושים מהמותרות כיאות
לעם קדוש, וכמיש"נ (ויקרא י"ט) קדושים תהיו,
וכמו שביאר שם הרמב"ן באורך, וזה שאמרו
ומו שבקשים עלילה האיך לפרוש מן המקום,
ותרעומותם על אכילת הבשר, וכמו שביארנו,
ותרעומותם על אכילת הבשר, וכמו שביארנו,
אלא דחו"ל פירשו לנו בזה דהם היו מבקשים
עי"ז עלילה האיך לפרוש מן המקום.

To:9997154

לפירושינו על חיבור המשפחות וביטול פריה ורביה], גם בכו איש לפתח אהלו, והכוונה ג"כ כעין שדרשו חז"ל עה"פ (ויקרא י"ד) וישב מחוץ לאהלו שבעת ימים אהלו זו אשתו. מכאן שמצורע אסור בתשמיש (חולין קמ"א א', ובספרא שם), וכן כאן הכוונה על הנשים שהן מצטערות ונמנעות ביותר מאכילת בשר — מצד טבען שהן עלולות לחיות פולטות, וממילא הנן מרוחקות ונמנעות ביותר מאכילת בשר, ואיש לפתח אהלו היינו על צער הנשים בכו והתרעמו ביותר.

ן) ועל ידי זה מצאו העלילה האיך לפרוש מן המקום, שאמרו חז"ל על זה, אשר באמת תואנה זו היתה בשבילם ירידה גדולה לפי מעלתם, שהיו ניזונים ממן שירד להם מן השמים בתכלית הזיכוך, והבשר שהוא מזון חומרי וגם, לא הותר

#### (10)

100

# Parashas Beha'aloscha פרשת בהעלותך

Privar et a Voirt

### Do Onions Make You Weep?

וַיִּשְׁמֵע משֶׁה אֶת הָעָם בּכֶה לְמִשְׁפְּחֹתִיו אִישׁ לְפֶּתַח אָהֶלוֹ וַיִּחַר אַף ה׳ מְאֹד וּבְעֵינֵי מֹשֶׁה רָע

Moshe heard the people weeping in their family groups, each one at the entrance of his tent, and the wrath of Hashem flared greatly; and in the eyes of Moshe it was bad (11:10).

HE SAYING "THE MORE THINGS CHANGE, THE more they remain the same," might explain the episode in *Parashas Beha'aloscha* in which the *misonenim* complain about the culinary options — or lack thereof — in the Wilderness. What can be more typical than people complaining about food?

From a straightforward reading of the Torah, it seems that the Jews were bemoaning the loss of onion, garlic, and other staples they were used to eating in Egypt. Rashi notes that they didn't just cry; they staged "cry-ins" in which families would gather not for a picnic, but to sit and weep together. Rashi adds Chazal's revelation that in reality, they weren't cry-ing over the loss of certain food categories. They were crying because HaKadosh Baruch Hu had banned arayos, prohibiting relationships between certain close relatives.

The people *claimed* that they were crying over onions, but they really meant *arayos*.

Rav Yaakov Kamenetsky poses a question that he also asks on several other statements from Chazal. There are

Ч

( Ç



many instances in which the Torah ascribes a relatively benign motive for someone's deeds, and *Chazal* teach us that the person's intentions were actually abominable.

Way back in *Parashas Lech Lecha*, when Avraham Avinu asked Lot to put some space between their encampments, Lot chose to move near Sedom. The Torah states that he chose that spot because the land was fertile and his livestock would have plenty to graze on. *Chazal* paint a far more ignominious picture of Lot, revealing that he wanted to be near the hotbed of immorality in Sedom.

Why do Chazal choose to make Lot sound wicked when the Torah represents him as someone who innocently wanted to provide for his animals?

Similarly, in *Parashas Shelach*, when the *Meraglim* (Spies) return from Eretz Yisrael, the Torah tells us only that the report (that they delivered was negative. The Zohar, quoted by many commentaries, reveals that they were motivated by selfish considerations. In the Wilderness, they were among the leaders of *Klal Yisrael*, and they were afraid that they would forfeit that status once they entered Eretz Yisrael. They sabotaged *Milal Yisrael's* entry into the land Hashem promised them just to preserve their own honor.

Why do *Chazal* make them out to be selfish, power-hungry people instead of leaving us with the impression that they were simply misguided?

By revealing the true underpinnings of the protagonists in these stories, answers Rav Yaakov, *Chazal* are informing us that *every* human has subconscious emotions and desires that cause them to make bad decisions.

The Torah reports what the people in these incidents claimed their motivations were, much as we would claim that our behavior is guided only by the purest intentions. Chazal wanted us to realize, however, that like these people in Tanach, we can be blind to forces beneath the surface of our minds that are leading us in the wrong direction.

How did Chazal determine whether the person in any given episode was being honest about his motives or was truly being fueled by some negative inner emotion? Perhaps sometimes they relied on Ruach HaKodesh to reach their conclusions, but in many cases, their deep intuition into human nature enabled them to notice clues that the average observer might have missed.

In the example in this week's parashah, for instance, Chazal reasoned that when people gather for an impromptu family reunion to weep about onions, it can't be the onions that are bothering them. Onions may cause your eyes to tear, but they don't make you weep. There must have been something deeper bothering them, even if they were not aware of it, and Chazal determined that it was the forbidden arayos that caused the copious tears.

Similarly, there were plenty of lush grazing areas in Eretz Yisrael. If Lot chose the Sedom region, he must have subconsciously wanted to be near the "Sin City" of yore.

bos (15)

When ordinarily upstanding people come back from a land as special as Eretz Yisrael with a derogatory report, something must have fueled their desire to see it in a negative light.

Nowadays, we might go to a psychologist to dig beneath the surface of our own actions and help us understand what is fueling them, but psychology — a relatively young and ever-changing field — does not necessarily have all the answers. Chazal were light-years ahead of any psychologist, and were

able to determine with certitude what was causing someone's actions.

How do we protect ourselves from the blind spots that might cause us to misread our own motivations?

Chazal offer us a twofold answer: Asei lecha rav, uknei lecha chaver — make for yourself a rav, and acquire for yourself a friend (Avos 1:6). We must be surrounded by people (who will be willing to tell it to us like it is when necessary. Without mentors and friends who can guide us honestly, we cannot function properly.

The most frightening part of blind spots is that we are, well, blind to them. We may think that we are evaluating ourselves honestly, but our *negius* (personal bias) will prevent us from seeing our true motivations in many cases.

It takes an outsider — a *rebbi* or *rav* to whom we hand over the reins and ask for an honest opinion — to ensure that we aren't fooling ourselves.

But a mentor is not enough. The need for a good friend is so crucial that *Chazal* merely instructed that we *make* a rav for ourselves, whereas when it comes to a friend, we have to acquire a chaver. This is especially true nowadays, when friendships are extremely superficial, with people claiming to have "friended" someone they have never met and know very little about.

A chaver is not just someone you nod to on the way out of shul or schmooze with on occasion. A chaver is someone you can open up to and trust when things are not going well for you — either in ruchniyus or in gashmiyus — and you can return the favor for him.

Interestingly, in the very same Mishnah in which Chazal state, "Asei lecha rav uknei lecha chaver," they add, "vehevei dan es kol ha'adam lekaf zechus — and judge every man favorably."

Invariably, a person's *rebbi* or *chaver* will let him down. At some point, someone you consider a close friend or mentor will miss your *simchah* or be unavailable when you truly need him, and you will be hurt. It is so easy to say, "If that's how little he cares about me, then he's not a true *rebbi* or friend."

By conjoining their directive to surround oneself with a rebbi and a friend with their exhortation to judge every person favorably, Chazal are warning us that we have to be smart enough to look away when a mentor or friend hurts us and make sure that we retain the relationship, because they are what stands between us and a lifetime of fooling ourselves.



להעם לא נסע עד האסף מרים [יב טו]. תמוה לכאורה מה שהשי"ת הראה הכבוד למרים בעת צרעהה שבא ע"י החטא שלה, וכי אם לא חטאה לא היה חולק לה כבוד שרוצה לחלוק לה. אבל נראה שהוא להודיע שכל כך חביבה היא לפני השי"ת שגם בעת חטאה הוא אהבה ביותר מצד מעשיה חטובים" ואף או רוצה לכבדה וליתן לה שכר. וזהו אולי גם מה שנאמר בשאול שתבע העונש וגם השכר כדאיתא ביבמות [עח ב] מקרא דאשר משפטו פעלו, באשר משפטו שם פעלו, ובאשר שהוא ענין גדול ניתן לה הכבוד עתה.

281 03

Behaalotekha

## Power or Influence?

Lessons in Le Cleshy

here is a lovely moment in Parashat Behaalotehka that shows Moses at the height of his generosity as a leader. It comes after one of his deepest moments of despair. The people, as is their wont, have been complaining, this time about the food. They are tired of the manna. They want meat instead. Moses, appalled that they have not yet learned to accept the hardships of freedom, prays to die. "If this is how You are going to treat me," he says to God, "please go ahead and kill me right now – if I have found favour in Your eyes – and do not let me face my own ruin" (Num. 11:15).

God tells him to appoint seventy elders to help him with the burdens of leadership. He does so, and the divine spirit rests on them. But it also rests on two other men, Eldad and Medad, who were not among the chosen seventy. Evidently Moses had selected six men out of each of the twelve tribes, making seventy-two, and then removed Eldad and Medad by lot. Nonetheless, they too were caught up in the moment of inspiration (Sanhedrin 17a).

Joshua, Moses' deputy, sees this as a potential threat. Moses replies with splendid magnanimity: "Are you jealous for my sake? I wish

His spirit on them!" (Num. 11:29) that all the Lord's people were prophets and that the Lord would put

the difference between Korah, on the one hand, and Eldad and Medad dead" (Num. 16:28–30). He is sharp, decisive, and unforgiving. Why is challenged by Korah and his followers. On that occasion he shows ground swallow them up, that "they go down alive into the realm of the no gentleness or generosity. To the contrary, in effect he prays that the This contrasts sharply with his conduct later when his leadership

and operate by a different logic, as a simple thought experiment will show People of influence have power. But it is not so. The two are quite distinct think of them as similar if not identical. People of power have influence two concepts often confused, namely power and influence. We tend to To understand it, it is essential to grasp the difference between

the influence you had before, because instead of just you there are now with nine others whom you make your partners. You now have ten times ten people delivering the same message. a certain measure of influence. Then you decide to share that influence best one-tenth of the power you had before. Now imagine that you have day you decide to share your power with nine others. You now have at Imagine you have total power. Whatever you say goes. Then one

other words, is a zero-sum game: the more you share, the less you have Influence is a non-zero-sum game: the more you share the more you have. Power works by division, influence by multiplication. Power, in

equivalent of a king, leading the people on their journeys, directing ship role he did not have was that of high priest, which went to his their destiny, and supplying them with their needs. The one leadertwo different leadership roles. He was a prophet, teaching Torah to the Israelites and communicating with God. He was also the functional Throughout his forty years at the head of the nation, Moses held

(Num. 27:18-20). honour (hod) so that the whole Israelite community will obey him' Joshua as his successor. God commands him: "Take Joshua son of Nun, a man of spirit, and lay your hand on him.... Give him some of your We can see this duality later in the narrative when he inducts

> Moses was handing on to Joshua his role as prophet. the men of the Great Assembly," Mishna Avot 1:1). By this act of semikha, elders; the elders to the prophets; and the prophets handed it down to received the Torah from Sinai and transmitted it to Joshua; Joshua to the rabbis saw their role as a continuation of that of the prophets ("Moses pupil, granting him the authority to make rulings in his own right. The on him," is the origin of the term semikha, whereby a rabbi ordains a Note the two different acts. One, "lay your hand [vesamakhta]

Behaulotekha: Power or Influence?

of kingship" (Dan. 11:21; I Chr. 29:25). ated with kingship, as in the biblical phrase hod malkhut, "the honour ing him into the role of king. The Hebrew word hod, honour, is associ-By the other act, "Give him some of your honour," he was induct-

Prophets had none, but they had influence, not just during their lifetimes dies his power ends. When a prophet dies his influence begins. but, in many cases, to this day. To paraphrase Kierkegaard: When a king Kings had power - including that of life and death (see Josh. 1:18)

ence, the more we share, the more we have. prophets and that the Lord would put His spirit on them" (Num. 11:29). Prophecy is not a zero-sum game. When it comes to leadership as influprophets. That is why Moses said, "I wish that all the Lord's people were cases of Eldad and Medad and that of Korah and his followers. Eldad and Medad sought and received no power. They merely received the same influence - the divine spirit that emanated from Moses. They became Now we see exactly why Moses' reaction was so different in the

his own authority. 8a). In kingship, a bid for power is an attempted coup d'etat and has to two, as happened after the death of King Solomon. Moses could not let the challenge of Korah go unopposed without fatefully compromising be resisted by force. Otherwise the result is a division of the nation into the rule is: "There is one leader for the generation, not two" (Sanhedrin is a zero-sum game. When it comes to malkhut, the leadership of power, Korah, or at least some of his followers, sought power, and power

polemic against the use of power. All power, according to the Torah, first, and deeply ambivalent about the second. Tanakh is a sustained and leadership by power. It is unqualified in its endorsement of the So Judaism clearly demarcates between leadership as influence

From:

rightly belongs to God. The Torah recognises the need, in an imperfect world, for the use of coercive force in maintaining the rule of law and the defence of the realm. Hence its endorsement of the appointment of a king should the people so desire it (Deut. 17:15-20; I Sam. 8). But this is clearly a concession, not an ideal.

In real leadership embraced by Tanakh and by rabbinic Judais that of influence, above all that of prophets and teachers. That
Moshe Rabbenu, Moses our teacher. Moses by tradition. We know him as
of figures in Jewish history – among them Ezra, Hillel, R. Yohanan
b. Zakkai, R. Akiva, the sages of the Talmud, and the scholars of the
Middle Ages – who represent one of Judaism's most revolutionary ideas:

Judaism was the first and greatest civilisation to predicate its very survival on education, houses of study, and learning as a religious leaders are people able to mobilise others to act in certain ways. If they ing people as means, not ends – as things, not persons. Not accidentally, the single greatest writer on leadership as power was Machiavelli.

The other way to achieve it is to speak to people's needs and aspirations and teach them how to achieve these things together as a the ability to articulate shared ideals in a language with which people tinue the work into the future. Power diminishes those on whom it is fudaism is a cretainal.

Judaism is a sustained protest against what Hobbes called the "general inclination of all mankind," namely "a perpetual and restless desire of power after power, that ceaseth only in death." That may be the reason why Jews have seldom exercised power for prolonged periods

of time but have had an influence on the world out of all proportion to their numbers.

Not all of us have power, but we all have influence. That is why we can each be a leader. The most important forms of leadership come not with position, title, or robes of office, not with prestige and power, but with the willingness to work with others to achieve what we cannot do alone; to speak, to listen, to teach, to learn, to treat other people's views with respect even if they disagree with us; to explain patiently and cogently why we believe what we believe and do what we do; to encourage others, praise their best endeavours, and challenge them to do better still. Always choose influence rather than power. It helps change people into people who can change the world.

So, at any rate, is the view of Ibn Ezra, Rabbenu Baḥya, and Abrabanel to Hobbes. The Levical.

Hobbes, The Leviathan, part 1, ch. 11.